
 

137 
 

Культура. Наука. Образование.  № 2 (75)/2025 

 

УДК 372 

В. В. Третьяков 

К ВОПРОСУ О ВОСПИТАНИИ ТОЛЕРАНТНОСТИ 
 

Анализируется актуальная проблема формирования толерантности у студен-

тов. При этом понятие толерантности рассматривается в его различных значениях. 

Развитие данной компетенции у студентов выступает важной задачей образова-

тельной системы. Толерантность способствует формированию гармоничной лично-

сти, обладающей навыками критического мышления, нацеленной на уважительное 

отношение к культурному разнообразию мира и эффективное взаимодействие с дру-

гим. На основе анализа публикаций философов, педагогов, психологов, социологов сде-

ланы выводы о значении толерантности для современного общества. 

КЛЮЧЕВЫЕ СЛОВА: толерантность, терпимость, воспитание в вузе, муль-

тикультурализм.  

 

V. V. Tretyakov 

ON THE ISSUE OF EDUCATING TOLERANCE 
 

The article considers the urgent problem of developing tolerance in students. The con-

cept of tolerance is considered in its various meanings. The development of this competence 

in students is an important task of the educational system. Tolerance contributes to the for-

mation of a harmonious personality with critical thinking skills, aimed at a respectful attitude 

to the cultural diversity of the world and effective interaction with others. Based on the anal-

ysis of publications by philosophers, teachers, psychologists, and sociologists, conclusions 

are made about the importance of tolerance for modern society. 

KEYWORDS: tolerance, tolerance, education in a university, multiculturalism. 

 

Для нашей современности характерны рост агрессивности в отно-

шениях между культурами, стремление к абсолютному господству, 

уничтожению независимости, причем как на уровне государственной 

политики, так и в межличностных отношениях. В подобные периоды 

особую актуальность приобретают задачи формирования ценностных 

мировоззренческих установок у молодых людей, которым в будущем 

предстоит обеспечивать стабильность социальных отношений и общест-

венное согласие. Одной из таких установок выступает явление, обозна-

                                                           

 Третьяков Валерий Валерьевич, кандидат исторических наук, доцент Иркутского 

государственного университета путей сообщения. 



 

138 

 

Культура. Наука. Образование.  № 2 (75)/2025 

чаемое понятием «толерантность». Однако сам этот феномен является 

весьма дискуссионным, что обусловлено, с одной стороны, фетишизаци-

ей толерантности как всеобщего принципа, а с другой стороны, ее осо-

бой актуальностью в современном мире, ориентированном на глобали-

зацию. 

В современных гуманитарных дисциплинах изучение толерантно-

сти представляет собой непростую проблему: все признают практиче-

скую значимость изучения толерантности, но вместе с тем пока нет ни 

единства в понимании сущности толерантности, ни общих подходов к 

изучению данного феномена.  

Исследователи отмечают, что в русском языке нет прямого экви-

валента термина «толерантность», что ведет к размытости в восприятии 

его содержания, он нередко рассматривается как заимствованный с За-

пада. Следует подчеркнуть, что если на Западе основаниями понимания 

толерантности выступают идеи индивидуальной свободы, частной соб-

ственности, понимание человека как автономного носителя прав, то на 

Востоке, и в России в частности, «…концептуальная модель толерант-

ности основана на сотрудничестве культур, этносов и религий, социаль-

ных общностей, групп. Близость культурных традиций разных слоев и 

ценностное единство общества создают предпосылки для формирования 

социального согласия как характеристики российской концепции толе-

рантности» [1, c. 13]. 

В России понятие толерантности стало употребляться в различных 

источниках еще в XIX в. в значении терпеливости, терпимости; прежде 

всего это относилось к веротерпимости. В начале ХХ в. данное понятие 

надолго пропадает из политической лексики и возвращается в научную 

литературу только в 1990-е гг., но и здесь этот термин часто толковался 

как терпимость в отношении к чужим мнениям, верованиям, поступкам. 

Можно заметить, что в отечественных словарях тех лет понятия «терпи-

мость», «терпеть» определяются преимущественно как пассивное приня-

тие действительности, непротивление сложившейся реальности [См.: 2]. 

А с изменениями в социально-политической ситуации в начале 2000-х гг. 

изменилось и отношение к понятию толерантности, оно получило более 

расширенное содержание. 

В начале 2000-х гг. появились исследования, подчеркивающие 

традицию русской философской мысли ХІХ–ХХ вв. в обосновании то-

лерантности как особого состояния духовной жизни, в котором человек 

выражает самого себя [1]. В «Философском энциклопедическом слова-

ре» (2003 г.) дается определение толерантности как терпимости к иным 

взглядам: «Толерантность необходима по отношению к особенностям 

различных народов, наций, религий. Она является признаком уверенно-



 

139 
 

Культура. Наука. Образование.  № 2 (75)/2025 

сти в себе и сознания надежности своих собственных позиций, призна-

ком открытого для всех идейного течения, которое не боится сравнения 

с другой точкой зрения и не избегает духовной конкуренции» [3, с. 457]. 

Но в это же время появляются и работы, в которых ставится вопрос 

о границах толерантности. Авторы одной из таких работ обращают вни-

мание на то, что толерантность будет действенным фактором стабиль-

ности, если она будет включать существенные элементы нетерпимости, 

если вообще не основываться на ней: во всяком случае, толерантность 

должна сочетаться с нетерпимостью к явлениям, в которых заложен раз-

рушительный потенциал. «Ограничение толерантности нередко необхо-

димо, даже когда речь идет о фундаментальных гуманистических ценно-

стях, абсолютизация которых может оказаться не менее рискованной 

вещью, чем нигилистическое отношение к ним или их релятивизация. 

Так, например, толерантность в отношении “безграничного добраˮ в ря-

де случаев тождественна терпимости ко злу, для которого трудно пред-

ставить более благоприятные условия, чем его беспрепятственное рас-

пространение и всепрощение… Будучи слишком толерантными, мы, не 

желая того, способствуем интолерантности» [4].  

Двойственность природы толерантности, выражающаяся в одно-

временном существовании в ней позитивного и негативного аспектов 

ее проявления, порождает ряд проблем теоретического и практическо-

го характера. Ее несомненными достоинствами признается акцент на 

утверждении примата достоинства человека и его прав, гармонизация 

отношений между культурами, гуманизация ценностных предпочтений 

личности, снижение конфликтности в отношениях между людьми и 

группами. К негативным проявлениям относят стимулирование кон-

формизма, размывание границ собственного «Я», снижение степени 

сплоченности группы. Конечно, можно выделить целый ряд факторов, 

ограничивающих возможности проявления негативных последствий 

толерантного отношения в обществе [5]. Однако это вовсе не снимает 

саму проблему толерантности, а лишь подчеркивает сложность ее ре-

шения, и в первую очередь трудность установления критерия оценки 

толерантности.  

В ряде своих работ [См., напр.: 6] В. А. Лекторский выделяет че-

тыре возможных модели толерантности:  

1. Толерантность как безразличие: среди многообразных мнений 

людей есть такие, истинность которых никогда не может быть установ-

лена бесспорно: религиозные взгляды, специфические ценности разных 

культур, некоторые личные предпочтения и т. д. Основания таких мне-

ний лежат в самоидентификации человека (культурной, этнической, 

личной и др.). Культуры сосуществуют, и, следовательно, толерантность 



 

140 

 

Культура. Наука. Образование.  № 2 (75)/2025 

обосновывается тем, что различия во взглядах не препятствуют совме-

стному общежитию, они не важны для решения главных общественных 

проблем. 

2. Толерантность как невозможность взаимопонимания: религи-

озные, этические и иные ценности различных культур задают специфи-

ческий характер деятельности и способ отношения той или иной культу-

ры к миру; плюрализм в данном случае задается природой человека как 

существа со-общественного. Культуры сосуществуют рядом, не касаясь 

друг друга. Толерантность здесь основывается на необходимости уважи-

тельного отношения к другому, непонятному для меня и потому не под-

ходящего для взаимодействия. 

3. Толерантность как снисхождение: в многообразии различных 

культурных систем выделяется привилегированная, обычно это «моя» 

культура. Можно критически относиться к иным культурам, но невоз-

можно силой навязать им мои ценности. Поэтому толерантность здесь 

выступает как снисхождение к иным культурам. 

4. Толерантность как расширение собственного опыта и крити-

ческий диалог: культуры вступают в соревнование друг с другом, но при 

этом каждая культура стремится учесть опыт других культур, расширяя 

тем самым собственное пространство. Я ценю себя, но допускаю, что 

опыт иных культур ценен и его следует учитывать. Инструментом для 

расширения взаимодействия в данном случае выступает критический 

диалог. 

Обосновывая актуальность четвертой модели толерантности, автор 

отмечает: «В том-то и драматизм современной ситуации: с одной сторо-

ны, легко показать, что нетерпимость в современном мире не уменьша-

ется, а растет, с другой – совершенно ясно, что без культивирования то-

лерантности взаимное уничтожение разных культур, социальных и эт-

нических групп более чем вероятно. То, что до недавних пор выглядело 

только как идеал, сегодня превращается в практический императив» [6]. 

В настоящее время, как мы видим, отношения между различными куль-

турными мирами вовсе не стремятся принимать для себя данный импе-

ратив как руководство к взаимодействию. 

Но можно заметить, что выделенные В. А. Лекторским позиции 

могут пониматься и как способы реализации толерантности, характери-

зующие направленность активности нравственных установок личности 

в процессе взаимодействия с другим. В то же время толерантность 

можно рассматривать и как социокультурную ценность, определяю-

щую отношение человека к себе и к другому, целевую установку ак-

тивной личности. Толерантность как принцип выступает в статусе ру-

ководящего внутреннего убеждения, задающего направленность дея-



 

141 
 

Культура. Наука. Образование.  № 2 (75)/2025 

тельности одного в отношении к другому и к миру в целом. Толерант-

ность как норма ориентирует деятельность человека на конкретные об-

разцы поведения [7].  

Авторы одной из монографий анализируют толерантность в кон-

тексте историко-эволюционного подхода к развитию сложных систем и 

приходят к выводу, что этот феномен следует рассматривать как «меха-

низм поддержки и развития разнообразия этих систем, обеспечивающий 

расширение диапазона возможностей данных систем в различных не-

предсказуемых ситуациях и их устойчивость» [8, с. 8–9]. В противопо-

ложность толерантности ксенофобия ведет к уменьшению разнообразия 

систем, к росту их изоляционизма и сепаратизма, снижает способности 

системы к изменениям.  

Д. В. Алексеев обращает внимание на тот факт, что обыденное 

сознание склонно рассматривать толерантность как благо, ценность, 

добродетель. Однако, по его мнению, в современном обществе требует-

ся трансформация восприятия толерантности. Надо рассматривать ее не 

как ценность, а как технологию обращения с ценностями [9]. И. Л. Зе-

ленкова обратила внимание на то, что для критерия меры и оценки толе-

рантности чаще всего размещают ее оценку в оппозиции «цель – средст-

ва», например полагают, что целеполагающей установкой толерантности 

служит требование никому не позволять ограничение своей свободы, 

если она не ограничивает свободу других; однако, замечает автор, есть 

точки зрения, отрицающие право на жизнь другого человека, и потому в 

данном случае они не имеют права на существование. Автор считает, 

что «главным вектором “измерения” толерантности является осуществ-

ление ее этической “экспертизы”, предполагающей, упрощенно говоря, 

ее “поведение” в “пространстве добра и зла” и соответствующую мо-

ральную аттестацию» [5]. 

Можно приводить и иные оценки толерантности, в последние де-

сятилетия этот феномен активно анализируется исследователями и об-

суждается в печати. При очевидной внешней концептуальной привлека-

тельности толерантности ее реализация на практике порождает острые 

проблемы в социокультурной среде. Резкий рост русофобских настрое-

ний в последние годы подталкивает нас к решению острых вопросов: 

действительно ли толерантность есть важное качество для современного 

человека; нужно ли нам воспитывать толерантность у молодых людей; 

можно ли отказаться от воспитания толерантности и сосредоточиться на 

формировании других личностных компетенций у молодых специали-

стов? Подобные вопросы в современной социально-политической и со-

циокультурной ситуации не могут иметь однозначных ответов. В мире 



 

142 

 

Культура. Наука. Образование.  № 2 (75)/2025 

все трудно. Выделим несколько развернутых тезисов, в которых выра-

зим наш взгляд на поставленные выше вопросы. 

Во-первых, общим и вместе с тем определяющим положением во 

всех рассмотренных нами исследованиях выступает представление о то-

лерантности как явлении социальном. Все отмеченные в этом феномене 

аспекты не являются врожденными, они формируются и корректируют-

ся в процессе социализации личности. Особая роль в этом процессе при-

надлежит вузовскому образованию. Многие авторы полагают, что имен-

но время студенчества особенно важно в деле воспитания толерантно-

сти: эмоциональная незрелость, открытость, внушаемость, малый жиз-

ненный опыт и иные психолого-возрастные особенности, с одной сторо-

ны, и углубление потребности в формировании чувства культурной 

идентичности, расширение общения за рамками ближайшего окружения, 

направленный поиск приемлемых вариантов социального поведения в 

условиях поликультурного пространства, развитие рефлексии, с другой 

стороны, делают эту проблему особенно актуальной  [См., напр.: 7]. Ав-

торы данной статьи отметили, что проведенный ими анализ программ 

свидетельствует о том, что в ряде гуманитарных дисциплин вузов не 

раскрываются основные понятия феномена толерантности и тем более 

его существенные характеристики: материалы отдельных дисциплин 

фактически не ориентируют обучающихся на приобретение знаний и 

умений общения с людьми, представляющими иные культуры.  

К. А. Мамбетова рассматривает вузовское образование как фактор 

развития у студентов толерантных возможностей прежде всего через 

формирование толерантности в личной системе ценностей студентов и 

превращение толерантности в регулятивный принцип их профессио-

нальной и непрофессиональной деятельности [10]. Автор считает, что 

формирование толерантности у студентов будет эффективным при 

включении ценностных ориентиров толерантности в содержание гума-

нитарных предметов и специальных программ в сферу воспитательной 

работы вуза, а особая роль принадлежит спецкурсам, выстроенным под 

цель формирования у будущих специалистов уважения к разнообразию 

и способности к эффективному взаимодействию с людьми из разных 

культур (авторский вариант спецкурса – «Мост между культурами»). 

Во-вторых, социокультурная ситуация в мире последних лет оче-

видно свидетельствует о том, что проявление духа нетерпимости по-

прежнему весьма характерно в отношениях между культурами. В этих 

условиях усиливаются позиции тех, кто считает, что толерантность как 

целевая установка – это идеологически обусловленный принцип эгоиз-

ма, направленный на формальную поддержку единства людей. С этих 

позиций толерантность можно понимать как искусственное равнодушие 



 

143 
 

Культура. Наука. Образование.  № 2 (75)/2025 

в отношении к другому; оно не может быть долговечным в силу своей 

внешней вынужденности, и, как только будут задеты наши интересы, 

терпимость превратится в нетерпимость. Для современности весьма ак-

туален вопрос: возможно ли сделать терпимыми друг к другу тех, кто 

друг к другу нетерпим? [11]. В связи с этим Н. А. Бердяев писал: «Легко 

быть терпимым ко всякой вере тому, кто ни во что не верит, кто равно-

душен к истине» [Цит. по: 11, с. 63]. Опираясь на эту мысль, можно за-

метить, что по-настоящему терпимым быть трудно, и это требует от нас 

серьезных усилий; надежным способом принятия терпимости как лич-

ностного принципа является обретение человеком устойчивой позиции в 

отношении к другому и к миру в целом, культивирование стремления к 

поиску истины. В этом плане вузовские курсы культурологии, социоло-

гии, психологии имеют непреходящее значение. 

В-третьих, серьезной проблемой в воспитании толерантности вы-

ступает поиск и установление меры должного при объяснении позиций 

«другого»; ведь даже указание на одновременную наличность сущест-

венного и первостепенного «своего», с одной стороны, и возможного и 

второстепенного «другого» – с другой, всегда будет предполагать не-

кий приоритет. Бесспорна истинность утверждения, что действительно 

терпимым в отношении к другому может быть только тот, кто уверен в 

себе, кто идентифицирует себя с определенной культурной средой. Воз-

можно ли получить в результате воспитания творческую и высоконрав-

ственную личность, превозносящую свою культуру, и при этом вполне 

уважительно относящуюся ко всем другим культурам? Это вряд ли, по-

скольку в таком случае ей приходится уравнивать доброе и злое, высо-

кое и низкое, красивое и ужасное. К тому же на деле установить «доста-

точность» уважительного отношения к другому не просто. Когда, на-

пример, говорят, что у каждого есть своя правда, как раз и утверждают 

тем самым, что весьма уважительно отнеслись к мнению другого. Но 

что на деле стоит за таким признанием? Может быть, это равнодушие, 

снисхождение или даже презрение? А следует ли принять как должную 

установку на возможность сосуществования нескольких правд? Ведь 

сама правда в таком случае превращается в словесный штамп, и, по су-

ти, здесь утрачивается этический смысл этой категории. Представляется, 

что формирование толерантности может быть успешным только при 

опоре на примат особой значимости коллективного «своего» как «Мы-

образа», активного в направленности на взаимодействие, на диалог с 

«другим». Конечно, без диалога толерантность невозможна, но этот диа-

лог должен выстраиваться с позиций осознания собственной силы. Се-

годня в высшей школе предприняты шаги по укреплению оснований са-

мосознания молодых россиян как носителей особой культуры, введен 



 

144 

 

Культура. Наука. Образование.  № 2 (75)/2025 

курс «Основы российской государственности», увеличен объем часов на 

изучение истории России. Это важно, но следует учесть, что результаты 

этих нововведений проявятся далеко не сразу. 

Как известно, история человечества есть история войн. Конфликт-

ность есть одна из характерных черт социокультурной сферы нашего 

мира, и все известные от древности до современности идеи «конца исто-

рии», по сути, основываются на предположении о возможности искоре-

нения конфликта. Вместе с тем историю человечества можно предста-

вить и как путь поиска эффективных моделей реализации принципа 

мирного сосуществования между различающимися культурами. Мы со-

гласны с позицией тех, кто рассматривает толерантность как одну из 

норм, соответствующих потребностям развития современной цивилиза-

ции, остро нуждающейся в утверждении культурного разнообразия как 

фактора стабильности человеческого сообщества. С этой точки зрения 

воспитание толерантности можно рассматривать как важную состав-

ляющую социализации, направленную на формирование своей собст-

венной культуры, устойчивой к разнообразию и принимающей различие 

как норму, как должное.  
 

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРЫ 

 

1. Касьянова Е. И. Социально-философские основания толерантности : автореф. 

дис. … д-ра филос. наук : 09.00.11 / Е. И. Касьянова. Удан-Удэ, 2009. 46 с. 

2. Осипова С. И. Генезис сущности и содержания понятия «толерантность» / 

С. И. Осипова, А. И. Богданова // Сибирский педагогический журнал. 2011. № 6. 

URL: https://cyberleninka.ru/article/n/genezis-suschnosti-i-soderzhaniya-ponyatiya-

tolerantnost. 

3. Философский энциклопедический словарь / ред.-сост. Е. Ф. Губский. М. : Инфра-

М, 2003. 575 с. 

4. Толерантность против ксенофобий (зарубежный и российский опыт) / под ред. 

В. И. Мукомеля, Э. А. Паина. М. : Academia, 2007. 187 с. URL: 

https://textarchive.ru/c-2875657-pall.html. 

5. Зеленкова И. Л. Феномены плюрализма и толерантности: особенности этического 

исследования и некоторые практические реалии / И. Л. Зеленкова. URL: 

https://elib.bsu. 

by/bitstream/123456789/96098/1/Legchilin_Rumyantceva%20p.93-110.pdf. 

6. Лекторский В. Толерантность как философская проблема / В. Лекторский // Обра-

зовательная политика. 2011. № 2. URL: https://cyberleninka.ru/article/n/tolerantnost-

kak-filosofskaya-problema. 

7. Комаров В. П. Воспитание толерантности у студентов университета / В. П. Кома-

ров, О. В. Исаева // Вестник ОГУ. 2003. № 4. URL: https://cyberleninka.ru/article/n/ 

vospitanie-tolerantnosti-u-studentov-universiteta. 

8. Толерантность как фактор противодействия ксенофобии: управление рисками ксе-

нофобии в обществе риска / [под ред. Ю. П. Зинченко, А. В. Логинова]. М. : Федер. 

ин-т развития образования, 2011. 608 с. 



 

145 
 

Культура. Наука. Образование.  № 2 (75)/2025 

9. Алексеев Д. В. Плюрализм и толерантность как социально-деструктивные феноме-

ны : автореф. дис. … канд. филос. наук : 09.00.11 / Д. В. Алексеев. Челябинск, 

2014. 24 с. 

10. Мамбетова К. А. Формирование толерантности студентов вуза средствами спец-

курса / К. А. Мамбетова. DOI 10.54158/27132838_2024_5_5_187. EDN XJVETU // 

Наука и практика в образовании : электрон. науч. журн. 2024. Т. 5, № 5. С. 187–

192.  

11. Колчигин С. Ю. Плюрализм, толерантность, истина: к соотношению понятий / 

С. Ю. Колчигин // Вестник Кемеровского государственного университета культуры 

и искусств. 2008. № 5. URL: https://cyberleninka.ru/article/n/plyuralizm-tolerantnost-

istina-k-sootnosheniyu-ponyatiy. 

 

  


